
3Christ in der Gegenwart 3/2026 Zeitgänge

SELIGER RUPERT MAYER !1876–1945)

Der Apostel Münchens
Er widersprach jeder Vereinnahmung Gottes und stellte sich gegen die Nationalsozialisten. 
Wegen seines Engagements gilt er vielen bereits jetzt als Heiliger.  VON ANDREAS R. BATLOGG

Es gibt nur noch wenige Menschen, die ihn 
persönlich erlebt haben: den Jesuiten-
pater Rupert Mayer. Er starb im Alter 
von 69 Jahren am Allerheiligentag 1945, 
nachdem er während einer Predigt in der 

Kreuzkapelle der Hof- und Jesuitenkirche Sankt Mi-
chael in München einen Gehirnschlag erlitten hatte. 
Minutenlang blieb er stumm aufrecht stehen, gehalten 
von seiner Oberschenkelprothese, bis ihn Mitbrüder 
aus der Kirche trugen. Die Münchner kommentier-
ten dieses Lebensende mit den Worten: „Unser Pater 
Mayer ist niemals umgefallen – nicht einmal im Ster-
ben.“ Kurz nach Kriegsende hatte er, ebenso trocken 
wie unsentimental, gesagt: „Ein einbeiniger Jesuit 
lebt – wenn es der Wille Gottes ist – länger als eine tau-
sendjährige, gottlose Diktatur.“

Rupert Mayer wurde am 23. Januar 1876 in eine 
Kaufmannsfamilie in Stuttgart hineingeboren. Ka-
tholiken waren dort eine Minderheit. In der Familie 
ging es fromm zu, aber nicht bigott. Nach dem Abitur 
in Ravensburg studierte Mayer Theologie in Fribourg 
(Schweiz), München und Tübingen. Am 2. Mai 1899 
wurde er für die Diözese Rottenburg zum Priester 
geweiht. Zunächst war er Vikar in Spaichingen, wes-
halb die Benediktiner in Beuron gewisse Hoffnungen 
hatten, dass er sich ihnen anschließen würde. Doch 
Rupert Mayer trat am 1. Oktober 1900 in den Jesuiten-
orden ein, den er als Schüler bei Exerzitien kennenge-
lernt hatte. Das Noviziat der süddeutschen Jesuiten-
provinz befand sich – als Folge des Kulturkampfs – in 
Vorarlberg. In Feldkirch war Peter Lippert, der in den 
1920er- und 1930er-Jahren ein bekannter Schriftstel-
ler und Radioprediger wurde, sein Mitnovize.

Nach philosophisch-theologischen Studien in Val-
kenburg (Niederlande) wurde Mayer Assistent des 
Novizenmeisters. Er absolvierte ein geistliches Jahr 
(Tertiat) und war von 1906 bis 1911 in den Nieder-
landen, Deutschland, Österreich und in der Schweiz 
als Volksmissionar eingesetzt. Anfang 1912 wurde 
er von seinem Provinzial 
nach München geschickt. 
Der Erzbischof, Kardinal 
Franz Bettinger, hatte vom 
Orden einen Seelsorger für 
die katholischen Zuwande-
rer erbeten. Die bayerische 
Landeshauptstadt zählte 
damals etwa eine halbe Mil-
lion Einwohner und wuchs 
jährlich um mehr als 20 000 
Menschen. Entwurzelung, 
Armut und Arbeitslosigkeit 
waren die Folgen. Pater Ma-
yer kümmerte sich vor allem 
um Familien, suchte bei Hausbesuchen das persönli-
che Gespräch und formierte Seelsorgeteams. Damit 
betrat er pastorales Neuland (den Ausdruck „City-
Seelsorge“ gab es damals noch nicht). 1914 beteilig-
te er sich an der Gründung der „Schwestern von der 
Heiligen Familie“, deren Spiritual er über Jahrzehnte 
hinweg blieb.

Als der Erste Weltkrieg ausbrach, meldete sich Ma-
yer als Freiwilliger. Zunächst wurde er in einem Laza-
rett in München eingesetzt, dann an der Westfront. Als 
Feldgeistlicher und Divisionspfarrer kam er ins Elsass, 

nach Galizien und schließlich nach Rumänien. Für 
seine Unerschrockenheit erhielt er mehrere Auszeich-
nungen, darunter als erster katholischer Geistlicher 
das Eiserne Kreuz Erster Klasse. Am 30. Dezember 1916 
wurde Mayer in den Karpaten schwer verwundet, als er 
sich über einen verletzten Soldaten beugte. Noch am 
selben Tag musste ihm der linke Unterschenkel ampu-
tiert werden, wenige Wochen später folgte eine zweite 
Amputation.

Im November 1917 nahm Pater Mayer sein seelsorg-
liches Wirken in München wieder auf, wo ihn Kardinal 
Michael Faulhaber zum Präses der Marianischen Män-
nerkongregation ernannte. Nach der Rückkehr der 
Jesuiten nach Sankt Michael wurde er an diese tradi-
tionsreiche Innenstadtkirche versetzt. Zu seinen Pio-
niertaten gehörte die Einführung der sonntäglichen 
Bahnhofsgottesdienste für Wanderer und Ausflügler 
sowie für Post- und Bahnbedienstete. Das Angebot 
entsprach dem Bedarf, und man mag sich heute über 
die Gottesdienstzeiten wundern: 3:20 Uhr, 4:05 Uhr, 
4:45 Uhr, 5:20 Uhr, 5:55 Uhr und 6:35 Uhr!

In seiner Funktion als Kongregationspräses be-
suchte Mayer Münchener Pfarreien. Die Zahl der „So-
dalen“ (aktive Mitglieder) wuchs im Lauf der Zeit von 
2500 auf über 8000 an. Mit seiner erfinderischen Cari-
tasarbeit (Brotgutscheine, Kohlelieferungen, Jobver-
mittlung) erreichte Pater Mayer viele Notleidende. Er 
brachte es auf 70 Predigten pro Monat und saß sams-
tags – für einen Kriegsinvaliden sicher keine leichte 
Aufgabe – stundenlang im Beichtstuhl.

Anfang der 1920er-Jahre war München ein Schmelz-
tiegel für gescheiterte Existenzen, politische Wirr-
köpfe jeglicher Couleur, darunter Monarchisten, die 
mit der Weimarer Republik nichts anfangen konnten. 
Die galoppierende Inflation hatte ein neues Proleta-
riat geschaffen. Politik wurde im (Bier-)Dunstkreis 
der Traditionsgaststätten gemacht. Bei einer Propa-
gandaveranstaltung der „Hakenkreuzler“ im Münche-

ner Bürgerbräukeller geriet 
Mayer 1923 erstmals an die 
späteren Macht haber. Diese 
erwarteten sich Unterstüt-
zung von dem populären 
Prediger und hochdekorier-
ten Kriegsveteranen. Doch 
der Jesuit machte dezidiert 
deutlich: „Sie haben zu früh 
applaudiert, denn ich werde 
Ihnen nun klar sagen, dass 
ein deutscher Katholik nie-
mals Nationalsozialist sein 
kann.“ Und Mayer setzte 
nach: „Grundfalsch ist, dass 

das Evangelium nur für die Germanen da ist.“ Darauf-
hin gab es tumultartige Szenen. Am 9. November 1923 
erlebte Mayer den gescheiterten Hitlerputsch am Ran-
de mit. Pikantes Detail: Anlässlich seines Silbernen 
Priesterjubiläums erhielt er, längst eine der volkstüm-
lichsten Priestergestalten, ein Glückwunschschreiben 
Hitlers. Er hat es sofort vernichtet.

1934 wurde eine erste Beschwerde über ihn beim 
„Führer“ eingelegt. In seinen systemkritischen Pre-
digten wandte sich Mayer gegen antikatholische Hetz-
kampagnen und bekämpfte die NS-Kirchenpolitik. 

Seine Predigten wurden von der Polizei und der Ge-
stapo protokolliert. Wer bei Mayer seelsorglichen Rat 
suchte, wurde von Spitzeln überwacht. Nachdem er 
im Mai 1936 verwarnt worden war, erhielt er ein Jahr 
später ein Redeverbot für das gesamte Reichsgebiet.

Anfang Juni 1937 wurde Mayer wegen „Kanzel-
missbrauchs“ und „Verstoßes gegen das Heimtücke-
gesetz“ zum ersten Mal verhaftet. Ein Sondergericht 
verurteilte ihn zu sechs Monaten Gefängnis auf Be-
währung. Kardinal Faulhaber, der Papst Pius XI. bei 
der Enzyklika Mit brennender Sorge (14. März 1937) die 
Feder geführt hatte, sprach in einer berühmten Pre-
digt („Flammenzeichen rauchen“) vom „Beginn eines 
neuen Abschnittes des Kulturkampfes“. Sogar Kardi-
nalstaatssekretär Eugenio Pacelli, der spätere Papst 
Pius XII., intervenierte mit einer Protestnote an den 
deutschen Botschafter in Rom.

Kurz darauf predigte Mayer, vom Gauleiter provo-
ziert, man müsse Gott mehr gehorchen als den Men-
schen. Dafür wurde er im Januar 1938 zum zweiten 
Mal verhaftet und bis Anfang Mai in Landsberg am 
Lech eingekerkert. Predigten durfte er danach nicht 
mehr halten. Seine dritte Verhaftung erfolgte im 
Herbst 1939 wegen des Verdachts konspirativer Kon-
takte zur Widerstandsgruppe „Monarchistische Be-
wegung“. Kurz vor Weihnachten wurde er nach Berlin 
überstellt und auf Anordnung des Reichsführers-SS 
Heinrich Himmler ins KZ Sachsenhausen-Oranien-
burg gebracht.

Die Monate der Isolationshaft dort führten zu einer 
rapiden Verschlechterung seines Gesundheitszustan-
des. Mayer magerte auf 50 Kilo ab. Weil die Nazis aber 
befürchteten, einen Märtyrer zu schaffen, wurde er in 
einer mit dem Münchener Ordinariat ausgehandelten 
Aktion ins Benediktinerkloster Ettal in Oberbayern 
überstellt. Von August 1940 bis zum Kriegsende 1945 
lebte er dort unter Hausarrest. Für den Seelsorger war 
dieser „goldene Käfig“ fast das Schlimmste, was ihm 
passieren konnte: „Seitdem bin ich lebend ein Toter, 
ja dieser Tod ist für mich, der ich noch voll Leben 
bin, viel schlimmer als der wirkliche Tod, auf den ich 
schon so oft gefasst war.“ In Ettal sprach Mayer mehr-
mals mit Dietrich Bonhoeffer, der sich von November 
1940 bis Februar 1941 dort au#ielt.

Unmittelbar nach dem Einmarsch der US-Armee 
in Ettal kehrte Mayer am 11. Mai 1945 nach Sankt Mi-
chael zurück, das in Trümmern lag. Ende Mai hielt er 
die erste große Predigt, in der er zum Frieden aufrief. 
Mit Eifer stürzte er sich wieder in seine Arbeit. Zwei 
kleinere Schlaganfälle im Juli und September zeigten 
ihm jedoch seine Grenzen auf. Anfang Oktober reich-
te er den Rücktritt als Präses der Männerkongregation 
ein. Als er am Allerheiligentag 1945 starb, hatte Mün-
chen seinen „15. Nothelfer“ verloren. Mayer wurde am 
4. November 1945 auf dem Ordensfriedhof in Pullach, 
südlich von München, begraben.

Sein Grab wurde zu einem Wallfahrtsort, der viele 
Menschen anzog. Bald kam der Gedanke auf, es nach 
München zu verlegen. Da Sankt Michael im Mai 1948 
noch zerstört war, fand er seine letzte Ruhestätte in der 
Unterkirche der Bürgersaalkirche. Die „Heimholung“ 
von Pullach geriet zum Triumphzug durch München, 
der bereits in Thalkirchen begann. Die tausenden Be-
ter auf dem Weg bildeten den Grundstein für die fast 
40 Jahre später erfolgte Seligsprechung. 

Als Rupert Mayer am  
Allerheiligentag 1945 
starb, hatte München  
seinen „15. Nothelfer“ 
verloren.



4  Christ in der Gegenwart 3/2026

GOTTHARD FUCHS 
entdeckt die 
Mystik im Alltag

Wege & 
Welten

Zeitgänge / Wege & Welten

Anders als sein Mitbruder Alfred Delp – der we-
gen seiner angeblichen Zugehörigkeit zu den Atten-
tätern um Claus Graf von Stauffenberg hingerich-
tet wurde und dessen Seligsprechungsprozess am  
2. Februar 2026 im Münchener Liebfrauendom er-
öffnet wird  – war Mayer kein Intellektueller. Er war 
jedoch ein leidenschaftlicher Seelsorger, Organisator 
und wortgewaltiger Prediger, wahrheitsgetrieben und 
kompromisslos. „Er drechselte der christlichen Wahr-
heit nicht ihre Ecken und Kanten weg“, so sein Bio-
graph, der Jesuit Roman Bleistein, „und erhob sich 
nicht in metaphysische Feingeistigkeit, die am Ende 
gefahrlos ist. Er hatte eine Wahrheit des Glaubens – sie 
war nicht die seine –, und diese sagte er männlich, ge-
radeheraus, unerschrocken.“

Mayer nahm nie ein Blatt vor den Mund. „Es muss 
halt eine gewisse Form haben“, hielt ihm der Gerichts-
vorsitzende einmal entgegen, als der Geistliche gegen 
ein drohendes Predigtverbot protestierte. Der erwider-
te: „Grob ist mir viel lieber, wenn es ehrlich ist.“ Sein 
erster Verteidiger Joseph Warmuth charakterisierte 
sein Wesen so: „Er kann nicht mit Platzpatronen schie-
ßen, wo Bomben geworfen werden.“

Als Novize war ich dabei, als Papst Johannes Paul II. 
am 3. Mai 1987 mit einem Bundeswehrhelikopter im 
Münchener Olympiastadion landete – zur Seligspre-
chung von Rupert Mayer. Unvergessen sind mir die 
Worte, mit denen ihn der Erzbischof, Kardinal Fried-
rich Wetter, begrüßte: „Heiliger Vater, in München 
kann man selig werden!“ Ironie der Geschichte: Ru-
pert Mayer, der bis heute populärste Priester Bayerns, 
war ein waschechter Schwabe.

Die Verbindung zwischen Marienplatz und Karls-
platz/Stachus ist eine der Straßen mit den meisten Pas-
santen in Deutschland. In Spitzenzeiten strömen dort 
mehr als 18 000 Menschen täglich vorbei an der Bür-
gersaalkirche, in deren Unterkirche sich das Grab von 
Rupert Mayer befindet. Sie ist eine der meistbesuchten 
Wallfahrtsstätten Deutschlands. Hunderte beten dort 
täglich, zünden Kerzen an und hinterlegen ihre Gebets-
anliegen. Die ihn verehren, hoffen auf eine Heiligspre-
chung des Seligen. Sie warten vor allem auf eines, das 
dafür nötig ist: ein Wunder. Für die Münchener freilich 
ist Rupert Mayer längst ein Heiliger. Dass das alleinige 
Kriterium für eine offizielle Heiligsprechung ein „me-

dizinisches Wunder“ sein 
muss, sieht der Jesuit Karl 
Kern kritisch. Er war bis 2022 
Kirchenrektor von Sankt 
Michael und ist seit weni-
gen Monaten neu ernannter 
Kirchenrektor der Bürger-
saalkirche im Kreuzviertel 
der historischen Münchener 
Altstadt – und damit auch 
Vizepostulator für die Hei-
ligsprechung. Er fragt, ob die 
seit mehr als 80 Jahren an-
dauernde, nicht versiegende 
Verehrung Rupert Mayers nicht stärkeres Gewicht im 
kanonischen Verfahren bekommen sollte. Bisher wird 
für eine Heiligsprechung ein Wunder verlangt, das sich 
nach der Seligsprechung ereignet haben muss.

Wenn als wesentliche Grundlage einer Selig- oder 
Heiligsprechung der nachgewiesene „heroische Tu-
gendgrad“ (beziehungsweise das Martyrium) gilt, 
kann man nachvollziehen, warum Rupert Mayer in der 
Bevölkerung längst als Heiliger gilt. Der tägliche Got-
tesdienst in der Bürgersaalkirche um 12 Uhr mittags 
an allen Wochentagen ist meist sehr gut besucht. Wer 
aus dem Umland in der Landeshauptstadt zu tun hat, 
schaut oft auch „bei Pater Mayer“ vorbei. Die zusätz-
liche Frühmesse am Mittwoch wird in der Unterkirche 
gefeiert, wo der Selige vor dem Altar seine letzte Ru-
hestätte fand. An seinem Grab betete auch Johannes 
Paul II. 2008 wurde dort von der Männerkongregation 
ein kleines Museum eingerichtet, das einzige kirchli-
che Museum Münchens.

Rupert Mayers Widerstandswillen und seine Resis-
tenz gegen jegliche Ideologie hatten ihr Fundament im 
Glauben an den einen Gott. Vehement widersprach er 
jeder Instrumentalisierung Gottes und der Vergötte-
rung von „Führern“. Deutlich, nicht verklausuliert. Die 
politische Vereinnahmung Gottes ist heute erneut ein 
Problem. „Im Namen Gottes“ treten wieder „Prophe-
ten“ auf, auch hierzulande mit pseudo messianischen 
Botschaften. Was würde Pater Mayer zu den Trumps 
und Putins unserer Tage sagen? Was zur AfD, einer mit 
151 Abgeordneten im Parlament in Berlin sitzenden 
Partei, die beim Bundesamt für Verfassungsschutz seit 
Jahren als „Verdachtsfall“ gilt? Deren Landesverbände 

als „gesichert rechtsextrem“ 
eingestuft wurden. Was wür-
de er zu Parteivorsitzenden 
sagen, die rechtskräftige 
Urteile ignorieren und von 
„haltlosen staatlichen Be-
schimpfungen“ sprechen? 
Herabwürdigungen, die eine 
diffamierende Rhetorik sa-
lonfähig machen: Hat es 1933 
nicht genau so begonnen? 
Alexander Gauland, immer-
hin Partei- und Fraktionsvor-
sitzender, verharmloste sei-

nerzeit die NS-Zeit als „Vogelschiss in der Geschichte“. 
Gewiss ist: Rupert Mayer würde nicht schweigen. Er 

ließe sich auch nicht von einer Bundestagspräsiden-
tin den Mund verbieten, die sich unpolitische Kirchen 
wünscht und ihnen einen Maulkorb verpasst: Sie soll-
ten sich zu „Kernthemen“ äußern, ansonsten sich aber 
aus der Tagespolitik heraushalten. Das Etikett „politi-
sierender Pfaffe“ hat ihn seinerzeit nicht abgeschreckt. 
Wir brauchen auch heute mutige Kirchenmänner und 
-frauen. Mariann Edgar Budde, Bischöfin der Episcopal 
Diocese of Washington der US-Episkopalkirche, hat es 
vorgemacht. Beim Gottesdienst zur Amtseinführung 
von Donald Trump im Januar 2025 bat sie diesen um 
Barmherzigkeit gegenüber Menschen im Land, die in 
Angst leben müssten. Ein republikanischer Kongress-
abgeordneter forderte darau#in, die Bischöfin müsse 
„auf die Deportationsliste“ gesetzt werden.

Rupert Mayer betonte seinerzeit, man müsse über 
die „Liebenswürdigkeiten des Christentums“ wirken. 
Gilt das nicht auch für heute? Und gegenüber einer 
selbstbezogenen Kirche hielt er fest, die Kirche müs-
se dorthin gehen, wo die Menschen sind. Gegen die 
Bahnhofsgottesdienste gab es im Ordinariat einigen 
Widerstand. Rupert Mayer entgegnete, die Kirche 
müsse noch an ganz andere Orte gehen, um die Men-
schen zu erreichen. Er war ein „Heiliger“, wie ihn Papst 
Franziskus gemocht hätte.    c
ANDREAS R. BATLOGG,  Dr. theol., ist Jesuit, Autor  
und Publizist in Wien. Zuletzt erschien von ihm „Leo XIV. 
Der neue Papst“ (Verlag Herder 2025).

Mit Charakter 

M eine Zeit in der Gefangen-
schaft war nicht umsonst. 
Ich stellte Texte in meinem 

Kopf zusammen, hielt Reden über den 
Krieg. Ich verfasste Gebete in meinem 
Kopf – ich bin ein gläubiger Christ. Ich 
dachte mir Erzählungen aus, brachte 
meinen Mithäftlingen Englisch bei. Und 
ich dachte an all die tollen Menschen, 

die mir in meinem Leben begegnet sind, 
und das machte mich so glücklich. Ich 
saß einfach da und lächelte“ – wohl-
gemerkt in der überfüllten Gefängnis-
zelle. Solche Sätze lese ich im Interview 
mit dem ukrainischen Journalisten 
und Offizier Maksym Butkevych in der 
Frankfurter Allgemeinen. Der inzwi-
schen 48-jährige Menschenrechtsakti-
vist hat zwei Jahre russisches Gefängnis 
überstanden. Ungebrochen, glasklar in 
Analyse und Perspektive, ohne Selbst-
mitleid und Schuldzuweisung, fern aller 
Verbitterung berichtet er aus dieser Zeit 
und von der Lage jetzt.  

Welch eine Widerstandskraft und 
Charakterstärke! „Der Sieg ist schon 
hier. Russland wollte die Ukraine als 
Gemeinschaft, als Land, als Sprache, als 
Lebensentscheidung innerhalb weniger 
Wochen ausmerzen. Wir gehen in das 
fünfte Jahr eines schlimmen, blutigen 
Krieges. Und wir kämpfen immer noch, 
wir sind immer noch hier.“ Ich lese 
das Ganze während der Vorbereitung 
auf das Fest der Taufe Jesu am letzten 
Sonntag – und damit auch als Dauerfra-

ge nach dem eigenen Taufversprechen, 
nicht zuletzt auch nach dem Priester- 
und Powertum aller Getauften, dieser 
Überlebensfrage der Kirche.

Getauft auf den Namen Jesu? Wirklich 
schon konvertiert und konfirmiert? Und 
das nicht nur für und in Extremsitua-
tionen, sondern auch in den Komfort- 
und Randzonen des hiesigen Lebens? 
Beeindrucken mich Zeugnisse aus der 
Ukraine und vergleichbaren Krisenge-
bieten deshalb, weil ich die eigene Mit-
telmäßigkeit spüre und die mangelnde 
Entschiedenheit in diffusen Verhältnis-
sen? Schon biblisch gäbe es ein wichti-
ges Stichwort dazu: „Charakter“  –  ur-
sprünglich der Siegelabdruck eines 
Prägestocks im Wachs oder auf der Haut 
wie ein Tattoo oder ein „Brandmal“, eine 
spürbare Prägung und Aus-Zeichnung. 

Die Taufe ist ein „unauslöschliches 
Siegel“, eine lebenslange Aus-Zeichnung 
mit entsprechender Erwählung und Ver-
pflichtung. Jesus als Christus selbst gilt 
als Urtyp solcher Prägung, „der Abdruck 
des unsichtbaren Gottes“, „der Charakter 

seiner Wesenheit“. Im selben Atemzug 
ist auch von „Ausstrahlung“ die Rede 
(Hebr 1,3). Auf diesen Namen getauft zu 
sein, hieße also begabt zu werden mit er-
heblicher, ja göttlicher Charakterstärke. 
Konkreter beträfe das etwa die Angst, 
als Christ und Bürger klar Position zu 
beziehen und sich einzumischen. Denn 
Christus ist gekommen, „um die zu be-
freien, die durch die Angst vor dem Tod 
ihr ganzes Leben lang unterdrückt wer-
den“ (Hebr 2,15). 

Also nicht wegducken und Trübsal 
blasen, sondern das Thema Taufe und 
Firmung neu aufrollen und nachspü-
ren, wie es mit dem Konvertieren steht 
und mit dem spirituellen sowie ökolo-
gischen Fußabdruck. Offenkundig ist es 
diese Art von Empowerment, die dem 
ukrainischen Friedenskämpfer den Rü-
cken stärkt – und er steht hier „nur“ als 
ein Einzelner für den Mut so vieler Zeu-
ginnen und Zeugen dort und auch hier, 
die Charakter haben und zeigen.    c
GOTTHARD FUCHS,  Dr. phil., ist Priester 
und Publizist in Wiesbaden. 

Die Vereinnahmung Gottes  
durch Politiker ist heute  
erneut ein Problem.  
Gewiss ist: Rupert Mayer 
würde dazu nicht  
schweigen.




