
529. Jänner 2026
DIE FURCHE · 5 Das Thema der Woche    Richtig glauben?

Fo
to

: W
ik

ip
ed

ia

Nächste Woche im Fokus:
Sport wurde immer schon politisch 
missbraucht. Doch Skifahren hängt 
historisch besonders eng mit Faschis-
mus zusammen: In Italien, Österreich 
und Deutschland. Wie ideologisch ist 
Sport? Ein Schwerpunkt zum Start der 
Olympischen Winterspiele in Mailand 
und Cortina.

Von Andreas R. Batlogg SJ 

Nein, es geht nicht oh-
ne Theologie! Wir 
brauchen exzellente, 
mindestens aber so-
lide Theologie. Und 

natürlich fähige Multiplikatoren, 
die sie verständlich vermitteln 
können, auf vielen Ebenen. Aber 
bitte nicht trivial. Nicht jede Glau-
benswahrheit, nicht jeder theo- 
logische Sachverhalt lässt sich mit 
einem knalligen Modewort ver-
anschaulichen oder auf Kinder- 
niveau herunterbrechen.

Experten braucht es, keine 
Amateure. Vorsicht vor den terri-
bles simplificateurs! Vorsicht vor 
einfachen, wenn auch eingängi-
gen Antworten auf komplexe re-
ligiöse Sachverhalte! Vorsicht vor 
suggestiv auftretenden Alternati-
ven wie: Denken oder Beten? Herz 
oder Hirn? Sie lassen sich nicht, 
wie so oft, gegeneinander aus-
spielen. Es braucht beides: nicht 
nur Glaubenswissen, sondern 
auch Glaubensmut, Glaubens-
zuversicht und Glaubensfreu-
de. Und es braucht intellektuelle 
Redlichkeit, die es aufnehmen 
kann mit flotten Sprüchen – oder 
frommen Phrasen, die schnell ab-
rufbar sind, aber meistens nicht 
nachhaltig wirken. Ein Theo-
logenjargon ist kein Ersatz für 
Theologie, genauso wenig wie 
ein Pastoral- oder ein Psycho- 
jargon. Feuilletonkatholismus, 
Podcasts und Glaubensevents 
sind auch kein Ersatz für die Ar-
beit, die Theologie leisten muss. 
Die „Anstrengung des Begri!s“ 
bleibt uns nicht erspart. Antrai-
nierte Sager scha!en das nicht.

Mehr fundierte Theologie, 
nicht aus dem Baukasten von ste-
rilen Lehrsätzen übernommen: 
Überzeugt ein solches Plädoyer? 
Kommt es wehleidig rüber? Frus-
triert? Wird es umgehend ab- 
getan als akademisches Gefasel? 
Da ich kein Professor oder Hoch-
schullehrer bin, kann mir keiner 
vorwerfen, ich würde pro domo 
argumentieren, also „systemer-
haltend“. Ich bin davon überzeugt: 
Mehr, nicht weniger Theologie 
brauchen wir! Um denen zu be-
gegnen, für die „alles einfach“ ist.

Keine Buchhalter Gottes 
Die von Hans Urs von Balthasar 

in dem wirkmächtigen Aufsatz 
„Theologie und Heiligkeit“ von 
1948 angestellte Beobachtung, 
in der Hochscholastik habe eine 

„Wendung von der knienden Theo-
logie zur sitzenden Theologie“ 
stattgefunden, wird oft pole-
misch genutzt. Auch Franziskus 
zitierte die Diagnose in Veritatis 
gaudium (2017) und beklagte eine 

„Trennung zwischen Theologie 
und Pastoral, zwischen Glauben 
und Leben“. Karl Rahner wieder-
um di!erenzierte: „Und vielleicht 
war es immer so, dass die ‚sitzen-
de‘, wissenschaftliche Theologie 
(um ein an sich problematisches 
Wort H. U. v. Balthasars aufzu-
greifen) mehr von der ‚betenden‘ 
(und predigenden), nichtwissen-
schaftlichen Theologie gelernt 
hat als umgekehrt.“ Es braucht 
eben beides.

Theologinnen und Theologen 
sind weder Buchhalter Gottes 
noch neutrale Religionswissen-
schafter. „Wissenschaft als Kon-
fession“: Rahner wusste, war-
um er einmal diesen Titel wählte. 
Theologie muss sauber argumen-
tieren. Sie erschöpft sich nicht in 
der Zitation lehramtlicher Texte. 
Sie ist Denk- und Begri!sarbeit. 
Deswegen darf auch die Heilige 
Schrift nicht als Steinbruch für 
längst feststehende Thesen her-
halten, die nur mit einem Bibel-
vers behübscht werden, um ihnen 
(vermeintlich) Autorität zu ver-
scha!en. Eine Vorlesung ist kein 
spiritueller Impuls, ein theologi-
scher Traktat keine Meditation, 
ein Hörsaal kein Gebetsraum.

Die Aversion von Papst Fran-
ziskus gegen eine „Schreibtisch-
Theologie“ (EG 133) teile ich. Das 
ist „Denzinger-Theologie“: richtig, 
aber oft leer, ja nichtssagend. Was 
er übers Predigen schrieb, gilt 
aber auch für Theologie: Sie darf 

„keine Unterhaltungs-Show sein“ 
(EG 138). Noch einmal Karl Rah-
ner: „Hartes, nüchternes, bohren-
des – wenn es sein muss – Fragen 
ist schon ein Akt der Frömmig-
keit, die dem geistig wachen 
Christen geboten ist.“ Das hat mit 
der vielzitierten „Unterscheidung 
der Geister“ zu tun!

Wir sind „eine Gmbh“ – eine 
„Gesellschaft mit begründeter 
Ho!nung“ (Manfred Hösl SJ), ja. 
Aber eben begründungspflichtig. 

Wir brauchen keine Theologen, 
die besserwisserisch auftreten 
und Fragen als mangelnden oder 
defizienten Glauben abtun. Man 
darf mir auch als Theologe an-
merken, dass ich mich zu einer 
Erkenntnis durchgerungen ha-
be. Dass Fragezeichen bleiben 
(weil alle Aussagen über Gott 
analoge Aussagen sind). Ich darf 
nie aufhören, eine Verbindung 
herzustellen zu den Erfahrun-
gen, die mit den Begri!en ver-
bunden sind. 

Theologie „unter Verdacht“ 
Die Glaubensgeschichten sind 

immer viel dichter und auch über-
zeugender als jeder noch so schil-
lernde Begri! – so sehr wir Ver-
knappungen brauchen, so sehr 
auch das Nachschlagen in einem 
Katechismus nützlich sein kann, 
weil er vielleicht auf die Sprün-
ge hilft. Papst Paul VI. wies nicht 
ohne Grund in Evangelii nuntian-
di von 1975 auf eine zuvor gehal-
tene Ansprache hin: „Der heutige 
Mensch hört lieber auf Zeugen als 
auf Gelehrte, und wenn er auf Ge-
lehrte hört, dann deshalb, weil sie 
Zeugen sind.“ (EN 74)

Mit 63 bin ich als Ordenspries-
ter vielleicht schon zu alt, um 
mich für Lichtshows im Stil frei-
kirchlicher Megagottesdienste zu 
begeistern. „Meine“ (Glaubens-)
Welt ist das nicht. Aber ich muss 
anerkennen, dass deren Wording 
Jugendliche anspricht. Das Axi-

om eines Anselm von Canterbu-
ry († 1109) gilt: Glaube sucht das 
Denken – ein verstummender Ap-
pell? Theologisches Denken steht 
vermehrt „unter Verdacht“ und 
wird beargwöhnt: Akademische 
Theologie problematisiere den 
Glauben unnötigerweise.

Und so geistern Begri!e durch 
die Landschaft: „Antichrist“, 

„Apokalyptik“ oder „Katechon“ – 
eine Melange aus Polit- und Ge-
sellschaftstheorie, verwoben mit 
pseudomessianischem Denken, 
längst ein Faktor eines (pseudo-)
theologischen Diskurses. Wer 
kann schon zugeben, dass Debat-
ten mit Versatzstücken aus dem 
Denken von Carl Schmitt (vgl. S. 
8), Peter Thiel, Dmitri Popow und 
anderen Autoren, die zu theolo-
gischen Cocktails zusammen-
gemixt werden, intellektuell 
überfordern? Verdrängen Gebets-
Apps theologische Debatten? Wer 
durchschaut globale Allianzen, 
die über Bischöfe (Robert Bar-
ron oder Stefan Oster) bis zu J. D.  
Vance reichen? Ersetzen „Christ-

fluencer“ mittlerweile Theologie-
professoren?

Nicht mehr miteinander kom-
munizierende Blasen sind ent-
standen: Hier die akademische 
Welt, dort der Feuilletonkatho-
lizismus, hier die Glaubensfes-
tivals, dort traditionalistische 
Gottesdienste, hier Gregorianik, 
dort Huub Oosterhuis – mit Insi-
der-Sprache, da wie dort. Wen stö-
ren Vereinnahmungen? Theologi-
sche Qualitätssicherung tut not: 
Das ist aber mehr als Evaluation 
mittels Strichliste. Die spirituelle 
Sehnsucht ist riesig. In herkömm-
liche kirchliche Kanäle leiten 
lässt sie sich schon lange nicht 
mehr. Theologie als verantwor-
tete Rede von Gott hat auch die 
Funktion eines Korrektivs. Die-
ses brauchen wir nötig.

Der Autor ist katholischer 
Theologe, Priester und Publizist. 

Ohne Theologie geht es nicht! 
Es braucht intellektuelle Redlichkeit, die es aufnehmen kann mit flotten Sprüchen – oder frommen Phrasen, die schnell abrufbar sind,  
aber meist nicht nachhaltig wirken. Vielleicht bin ich zu alt für Lichtshows oder Gebets-Apps. Kommt das wehleidig rüber? Ein Plädoyer.

„ Hier Glaubensfestivals, dort  
traditionalistische Gottesdienste. 
Die spirituelle Sehnsucht ist riesig. 

In herkömmliche kirchliche  
Kanäle leiten lässt sie sich schon 

lange nicht mehr. “

Im Fresko „Disputa del Sacramento“ („Disput über das Sakrament“, 1509-1510) des Renaissancemalers Raffael wird die Theologie als divinarum rerum cognitio („Kenntnis der göttlichen Dinge“)  
beschrieben. Abgebildet sind u.a. die Kirchenväter Gregor der Große, Hieronymus, Ambrosius und Augustinus,  sowie Dante und Thomas von Aquin, aber auch Platon und Aristoteles.


