
24

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

„Hoffnung, gültiger als 
alle Vorbehalte“
Zweifel bei Karl Rahner

von Andreas R. Batlogg

1	 Erich Fried, Angst und Zweifel, in: ders., Gesammelte Werke. Gedichte. Bd. 2. Berlin 1993, 202.

Vom unsagbaren Geheimnis reden, zum Unaussprechlichen sprechen: Der Zwei-
fel begleitet das Suchen und bewahrt vor überstürzten Gewissheiten. Der Autor, 
ausgewiesener Kenner von Karl Rahner, geht diesen Spuren in Leben und Werk des 
großen Theologen nach. Im Dialog mit Zeitgenossen entsteht ein herausforderndes 
und einladendes Mosaik eines Menschen, der die Anfechtung und das Vertrauen des 
Glaubens erfahren hat und bezeugt.

DER ÖSTERREICHISCHE LYRIKER und Essayist Erich Fried – 1921 als einziges Kind einer 
jüdischen Familie in Wien geboren, 1938 nach London geflohen und lange für den 
BBC tätig, seit 1963 Teilnehmer der Treffen der „Gruppe 47“, 1988 in Baden-Baden 
verstorben – brachte es kurz und bündig auf den Punkt in seinem Gedicht „Angst 
und Zweifel“: 

Zweifle nicht 
an dem 
der dir sagt 
er hat Angst 

aber hab Angst  
vor dem 
der dir sagt  
er kennt keinen Zweifel.1

Alles ist relativ – und vorläufig

Gilt das auch für Glauben und Theologie? Nach meiner Erfahrung: Ganz sicher! Vor-
sicht ist geboten – vor denen, die keine Zweifel kennen oder gelten lassen! Christen, 
die vor Selbstbewusstsein nur so strotzen und mit „Glaubensgewissheiten“ um sich 

EuA 102 (2026) 24–36



25

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

werfen, stoßen mich ab. Nicht selten erweisen sich „Gewissheiten“ ohnehin als brüchig. 
Weil es vermeintliche Gewissheiten sind. Sicher ist letztlich allein, dass alles „relativ“ ist.

Karl Rahner (1904–1984) hat nicht ohne Grund in seiner letzten öffentlichen 
Rede im Februar 1984 als eine von vier ihn lebenslang prägenden Erfahrungen davon 
gesprochen, „dass alle theologischen Aussagen, wenn auch noch einmal in verschie-
denster Weise und verschiedenem Grad, analoge Aussagen sind“2. An sich, so der 
Jesuit mit Bezug auf seinen Mitbruder Erich Przywara, sei das „eine Selbstverständ-
lichkeit“, aber eine, die „faktisch doch immer wieder bei den einzelnen theologischen 
Aussagen vergessen“ wird – weswegen er vom „Erschrecken über dieses Vergessen“3 
Zeugnis gab. Auch wer sich reflexartig auf „ewige Wahrheiten“ beruft, die unver-
änderlich seien und „immer schon“ gegolten hätten, leistet der Vorstellung Vor-
schub, diese schwebten sozusagen (selbstredend exklusiv für „Kleriker“) abrufbereit 
in einem platonischen Ideenhimmel.

Auch Glaubende sind (und bleiben) Fragende, Ahnende und Suchende. Auch 
Glaubende kennen Zweifel. Und dürfen sie haben. Glaube muss alltags- und krisen-
tauglich sein, argumentativ belastbar und intellektuell redlich ausgewiesen. Die Auf-
forderung des Apostels gilt auch heute: „Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort 
zu stehen, der von euch Rechenschaft fordert über die Hoffnung, die euch erfüllt“ 
(1 Petr 3,15). Alltagstauglich ist ein Glaube (geworden), der durchs Säurebad des 
Lebens gegangen ist, das auch Zweifel kennt und zulässt. Abwege, Umwege und 
manchmal selbst Irrwege gehören dazu. Zweifel sind dabei eine Chance. Weil sie 
Potenziale freisetzen können: Das sind dann produktive Glaubenszweifel.

Sich zum Glauben durchzweifeln

Kann man sich vorstellen, dass Theologinnen und Theologen zweifeln, dass sie den 
Glauben kritisch in Frage stellen oder anzweifeln? Tomáš Halík, tschechischer Sozio-
loge und Religionsphilosoph, zuerst als Psychotherapeut tätig, dann1978 heimlich 
zum Priester geweiht und enger Mitarbeiter von Kardinal František Tomášek († 1992) 
wie auch von Václav Havel († 2011), hat sich als junger Mann, als er sich von der 
vom Regime aufgezwungenen Ideologie befreit hatte, „zum christlichen Glauben 
durchgezweifelt“4.

Diese Feststellung hallte in mir nach. Habe ich das, fragte ich mich selbst
kritisch, je getan? Oder habe ich alles widerspruchslos übernommen, was mir religiös 

2	 Karl Rahner, Erfahrungen eines katholischen Theologen, in: SW 25, 47–58, 47.
3	 Ebd.
4	 Tomáš Halík, Der Nachmittag des Christentums. Eine Zeitansage. Freiburg 2022, 229.



26

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

beigebracht wurde, was ich gelesen, was ich gehört, was ich studiert habe? Halík 
beschreibt seine Entwicklung rückblickend so: 

Allmählich lernte ich den Glauben und den Zweifel als zwei Brüder wahrzunehmen, die 
sich gegenseitig brauchen und sich gegenseitig unterstützen müssen, damit man von 
der schmalen Brücke weder in den Abgrund des Fundamentalismus und der Bigotterie 
(darin hilft der Zweifel dem Glauben) noch in den Abgrund der verbitterten Skepsis, des 
Zynismus oder der Verzweiflung (dabei hilft uns der Glaube als ein Ur-Vertrauen) stürzt. 
Ich behaupte, dass ich mich zum Glauben durchgezweifelt habe; wenn wir auf dem 
Weg des Zweifels konsequent sind, dann wird uns dieser Weg lehren, auch an unseren 
Zweifeln zu zweifeln.5 

In seinem Buch Glaube und sein Bruder Zweifel hat er in einem eigenen Kapitel 
Texte aus seinem Œuvre zusammengestellt, die um diese Thematik kreisen.6

Der „antibiographische“ Rahner: von Zweifeln verschont?

Von Halík zurück zu Rahner. Gelehrte, heißt es bisweilen, haben keine Biographie, 
sondern eine Bibliographie. Auf William Shakespeare verweisend, dessen Lebens
geschichte nur sehr spärlich belegt ist, begann Johann Baptist Metz eine Würdigung 
seines Lehrers Karl Rahner (1904–1984) zu einem runden Geburtstag so: „Karl 
Rahner, 70 Jahre. Wo anfangen? Bei der Biographie? Bei der Bibliographie? Bei der 
Wirkungsgeschichte? Wo anfangen bei einem Mann, der – fast wie Shakespeare – 
keine Biographie zu haben scheint außer seinem Werk selbst?“7 Seine Theologie 
charakterisierte er als „die lebensgeschichtlich angelegte Dogmatik des einfachen, ich 
wage zu sagen: des durchschnittlichen Christenmenschen – die mystische Biographie 
eines undramatischen Lebens, ohne große Wandlungen und Wendungen, ohne be-
sondere Erleuchtungen und Konversionen“: „Seine biographische Dogmatik ist die 
eines ausgesprochen antibiographischen Typs.“8

Der gebürtige Freiburger war von seinem Naturell her nach eigener Einschät-
zung „eher verschlossen“9, grüblerisch und etwas schwermütig. Rahners Eltern er-
fuhren zum Beispiel von seinem Wunsch, am 20. April 1922 in den Jesuitenorden 

5	 Ebd. 
6	 Vgl. ders., Glaube und sein Bruder Zweifel. Freiburg 2017, bes. 47–56.
7	 Johann Baptist Metz, Karl Rahner – ein theologisches Leben. Theologie als mystische Biographie 

eines Christenmenschen heute (1974), in: ders., Gesammelte Schriften. Bd. 6/1: Lerngemeinschaft 
Kirche. Freiburg 2016, 321–335, 321.

8	 Ebd. 326.
9	 Erinnerungen im Gespräch mit Meinold Krauss, in: SW 25, 85–143, 94.



27

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

einzutreten, über den Religionslehrer Meinrad Vogelbacher, der den 18jährigen für 
„viel zu kontaktarm und brummig“ hielt: „Lasst, der soll was anderes werden.“10

Späte Andeutungen und Auskünfte

Erst in den letzten Lebensjahren gelang es Mitbrüdern, Freunden oder einzelnen 
Interviewpartnern, Rahner die eine oder andere private Information zu entlocken, 
die über die ebenso knappe wie nüchterne Selbstcharakterisierung am Lebensende 
hinausging: „Ich habe kein Leben geführt, ich habe gearbeitet, geschrieben, doziert, 
meine Pflicht zu tun und mein Brot zu verdienen versucht, ich habe in dieser üb-
lichen Banalität versucht, Gott zu dienen, fertig.“11 In einem Interview im Vorfeld 
seines 80. Geburtstages (1984 konnte er auch auf 62 Ordensjahre zurückblicken), 
bekannte er auf die Frage, ob er jemals „an der Existenz Gottes gezweifelt“ habe: 
„Ich möchte eigentlich sagen: Nein!“12 Fünf Jahre zuvor hatte Rahner immerhin ein-
geräumt: „Ich bin, wenn Sie so wollen, auch der atheistisch Angefochtene, derjenige, 
der verstehen kann, wie es heute Menschen geben kann, die sich gleichsam skeptisch, 
resigniert in eine solche Leere Gott gegenüber fallen lassen.“13

Ob Rahner Zweifel kannte, ob er gelegentlich vielleicht an sich selbst zweifelte 
oder gar von (Glaubens-)Zweifeln gequält wurde, wissen wir nicht. Dass er sich fragte, 
ob eine Vorlesung oder ein Artikel, eine Predigt oder eine Meditation gelungen seien, 
kann man annehmen. Das hat mit Selbstreflexion und mit Qualitätssicherung zu tun. 
Deprimiert und niedergeschlagen, ruhe- und rastlos, müde und erschöpft konnte er 
sein, das „Arbeitstier“14. Genauso wie Rahner dünnhäutig und verletzlich, hilflos oder 
verspielt sein konnte. Schwierigkeiten mit einer römischen Vorzensur zermürbten ihn 
im Vorfeld des Zweiten Vatikanischen Konzils, er ärgerte sich auch maßlos, dass ein 
für die Dogmatisierung von 1950 erstelltes Manuskript (Aufnahme Marias in den 
Himmel mit Leib und Seele) nicht erscheinen konnte.15 Alfons Klein, in Innsbruck 
Student von Rahner, später sein letzter Ordensprovinzial, erinnerte sich: „Er hasste 
es, ständig gefragt zu werden, wie es ihm gehe.“16

10	 Zit. nach ebd.
11	 Bekenntnisse. Rückblick auf 80 Jahre, in: SW 25, 59–84, 84.
12	 Der Glaube der Kirche und die Jugend, in: SW 28, 485–495, 486.
13	 Das Los eines Theologen. Gespräch mit Karl Heinz Weger im 2. Fernsehprogramm des Österreichi-

schen Rundfunks, 1979, in: SW 31, 207–212, 208.
14	 Roman A. Siebenrock, Erfahrungen im Karl-Rahner-Archiv, in: Andreas R. Batlogg – Melvin E. Michalski 

(Hg.), Begegnungen mit Karl Rahner. Weggefährten erinnern sich. Freiburg 2006, 343–358, bes. 
350–352; vgl. dazu Andreas R. Batlogg, Was heißt heute: Karl Rahner erfahren?, in: ebd. 359–377.

15	 Das sogenannte „Assumpta-Manuskript“ erschien erst 2004 im Rahmen der Edition der Sämt-
lichen Werke Karl Rahners, also 20 Jahre nach seinem Tod (SW 9, 1–392).

16	 Was ein Provinzial alles erfährt. Im Gespräch mit P. Alfons Klein SJ, München, in: Batlogg – 
Michalski, Begegnungen mit Karl Rahner, 194–205, 196.



28

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Fragender Glaube als Akt der Frömmigkeit

In seinem Meditationsbändchen Ich glaube an Jesus Christus findet sich der Satz: 
„Hartes, nüchternes, bohrendes – wenn es sein muss – Fragen ist schon ein Akt der 
Frömmigkeit, die dem geistig wachen Christen geboten ist.“17 Rahner unterscheidet 
zwischen Fragen und Skepsis, Resignation und Verzweiflung – und Zweifeln. Das Sach-
register des Registerbandes der 2018 abgeschlossenen 32-bändigen Edition der Sämt-
lichen Werke verweist nur auf zwei Texte, die expressis verbis auf „Zweifel“ zu spre-
chen kommen: Das mit Herbert Vorgrimler gemeinsam verantwortete, von ihm selbst 
„Lexikönchen“18 genannte Kleine theologische Wörterbuch (KTW) von 1961, das von 
der ersten Auflage an das Stichwort „Zweifel“ führte (und im Lauf weiterer Auflagen 
neue Stichwörter aufnahm und vorhandene ergänzte oder komplett umschrieb)19.

Der zweite Text erschien in Heft 9/1979 der österreichischen, von seinem Mitbru-
der Georg Sporschill geleiteten Jesuitenzeitschrift entschluss: Rahners Antwort auf 
einen (nicht mit abgedruckten) Brief eines ungenannten, 82-jährigen holländischen 
Jesuiten vom 15. Juni 1979, der sich im Alter mit quälenden (Glaubens-)Fragen kon-
frontiert sah. Rahner wollte nicht auf einzelne Anfragen eingehen, gab aber einen 
ganz praktischen Ratschlag: 

Ergeben Sie sich durch alle diese ungelösten Fragen hindurch vertrauensvoll, gelassen 
und heiter der Unbegreiflichkeit Gottes! Diese Finsternis ist der Ort, an dem wir Gott 
begegnen. Blicken Sie dabei auf Jesus, den gekreuzigten, der sich in seinem Tod dieser 
Unbegreiflichkeit vertrauend und hoffend übergab.20

Ein Lexikon-Stichwort muss präzise sein, auf den Punkt bringen und verknappen. 
22 Zeilen umfasst das Stichwort: „Zweifel“ darf, heißt es dort eingangs, „nicht mit 
der Frage verwechselt werden, die die bessere und umfassendere Erkenntnis sucht, 
um in ihr die schon gefundene und behaltene Erkenntnis zu integrieren“. Nach 
semantischen Abklärungen heißt es weiter: 

17	 Ich glaube an Jesus Christus, in: SW 22/1b, 677–709, 677.
18	 Herbert Vorgrimler, Karl Rahner verstehen. Eine Einführung in sein Leben und Denken. Freiburg 

1988, 101.
19	 Zwar bearbeitete Rahner die Buchstaben L bis Z, Vorgrimler die Buchstaben A bis K, doch tausch-

ten die beiden ihre Manuskripte zur gegenseitigen Korrektur aus, sodass alle Stichwörter als „im 
Horizont Rahnerscher Theologie“ verfasst gelten können. Für viele Konzilsbischöfe war dieses 
Wörterbuch, das später in neun Sprachen übersetzt wurde und dessen deutsche Auflage bis 1988 
zehn Auflage erlebte, eine Art Erstinformation, um sich in der Theologie rasch „up to date“ zu 
bringen. Vgl. Karl H. Neufeld, Die Brüder Rahner. Eine Biographie. Freiburg 22004, 231: „Man sollte 
nicht unterschätzen, wie sehr etwa sein Kleines Theologisches Wörterbuch (…) als bequemes Kon-
sultationsmittel über theologische Fragen und Probleme auf die Arbeiten der Kirchenversamm-
lung eingewirkt hat.“

20	 Fragen und Zweifel. Eine Antwort von Pater Rahner, in: SW 25, 512 f.



29

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Zweifel im theologischen Sinn meint den freiwilligen und sittlich schuldhaften Zweifel 
an den Wahrheiten des Glaubens. Ein solcher Zweifel ist möglich, weil Wahrheitser-
kenntnis im Gebiet der personalen Wirklichkeit (also auch der Offenbarung) bei aller 
ihrer Objektivität und sachlichen Begründbarkeit eine bestimmte personale, in den Be-
reich des Sittlichen gehörende Haltung als Bedingung ihrer Möglichkeit voraussetzt: 
Offenheit, Ehrfurcht, Bescheidenheit, Gelehrigheit, richtige Wertung der Existenzerhel-
lung, die eine schwer eingängige Erkenntnis bringt, usw.21 

Das klingt steril. Plastischer und konkreter wird Rahner, wenn wir zu „Zweifel“ das 
Stichwort „Glauben“ dazunehmen. Er verstand Glauben als einen Glauben, der fragt 
und in Frage stellt, der wächst, sich entwickelt, der auch zweifelt – und dafür warb 
er: Weil es nicht um einen bloßen Satzglauben geht („Denzinger-Theologie“), der 
absolute Zustimmung verlangt, sondern um einen personalen Glaubensakt.

Gott, das bleibende Geheimnis – undurchschaubar

Ganz anders „klingt“ Rahner, wenn er gesprächsweise, also in Interviews oder im 
Dialog, auf (Glaubens- oder Gewissens-)Zweifel zu sprechen kommt. In der schon er-
wähnten „Lebensbilanz“ Im Gespräch mit seinem Mitbruder Karl Heinz Weger findet 
sich auch die Bemerkung: 

Und oft hatte ich den Eindruck: Einer kann mehr Fragen stellen, als hundert Weise be-
antworten können. Ich meine, die Ratlosigkeit, die Schwierigkeit, etwas zu antworten, 
gehört im Grunde genommen zum Wesen des Christentums und der Theologie. Wenn 
es wirklich einen unbegreiflichen Gott gibt, dessen Unbegreiflichkeit bis in alle Ewigkeit 
währt – auch dort, wo wir ihn, wie wir Christen zu sagen pflegen, einmal von Angesicht 
zu Angesicht schauen werden –, dann ist es natürlich im Grunde genommen selbstver-
ständlich, daß eine Theologie, die sehr klar und durchsichtig alle Fragen beantworten 
würde, an ihrem eigentlichen ,Gegenstand‘ garantiert vorbeigeredet haben müsste.22

Was andere vielleicht „Zweifel“ nennen würden, firmiert bei ihm hier als „Ratlosig-
keit“, die er mit Gotteserfahrung verknüpft: 

Ich möchte in meiner Theologie von dieser Tatsache einer prinzipiellen und absoluten, 
letztlich unüberwindbaren Ratlosigkeit ausgehen. Wenn ich zu Gott komme, so wie ich 
ihn verstehe, dann bin ich erst bei ihm, wenn ich ihn begreife als das absolute, mich 
überfordernde Geheimnis. Und dort, wo das nicht gegeben wäre, da müsste ich dann 
sagen: Halt, hier bist du auf dem falschen Weg; hier kann es ganz gewiss nicht zu dem 

21	 Art. Zweifel, in: SW 17/1, 872.
22	 Gespräche über Glauben und Leben. Gespräche mit Karl-Heinz Weger und Hildegard Lüning im 

Süddeutschen Rundfunk (SDR), 1979, in: SW 31, 213–231, 214.



30

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

wahren Gott des Christentums, des ewigen Lebens gehen. Wenn du dazu kommst, 
diesen Gott mit einer solchen rationalistischen Aufgeklärtheit zu ,erklären‘ – wie sie ja 
auch oft in der katholischen Theologie vorhanden ist –, dann hast du deine Aufgabe 
sicher verfehlt. Gott ist für mich gerade jenes Geheimnis unbegreiflicher Unaussagbar-
keit, auf das ich in jedem Punkt meines Lebens immer wieder verwiesen bin.23

Solche Äußerungen zeigen, dass Rahner allergisch reagierte auf alle Versuche, Gott 
„erklären“ oder gar „durchschauen“ zu wollen. Dass Gott das „absolute Geheimnis“ 
ist, war keine Ausflucht, wie heute ein unreflektierter Rahner-Jargon insinuieren 
könnte. Es war Rahners Überzeugung. Deswegen konnte er sich auch auf Zweifler 
und Unsichere einlassen, über die er sich weder lustig machte noch wegen ihrer 
Fragen und Zweifel abschätzig geäußert hätte.

Zweifeln, aber nicht verzweifeln; klagen, aber nicht resignieren oder zerbrechen: 
Zweifel wollte Rahner keinem ausreden oder kleinreden. Denn das Sterben von Kin-
dern, das Leid Unschuldiger, „Mord und Totschlag“ sozusagen, die ihm als Seelsorger 
oder auch im eigenen Verwandten- und Freundeskreis begegneten, nahm er ernst. 
In dichter Form antwortet er auf seinen Coautor Karl-Heinz Weger auch in dem ge-
meinsamen Taschenbuch Was sollen wir noch glauben?, in dem Weger „Anfragen“ 
formulierte (hier: „Sicherheit des Glaubens?“) und Rahner ausführlich antwortete 
(„Stellungnahme“): „Immer komme ich im Leben und Denken in Ratlosigkeiten hin-
ein, mit denen man nicht ,fertig werden‘ kann.“24

Der Weg des Vertrauens

Auf die Frage an den 75-jährigen, ob er je an Gott gezweifelt habe, antwortete Rahner: 

Ich möchte eigentlich sagen: Nein! Natürlich muss ein Verhältnis des Menschen zu 
Gott, also der Glaube an die Wirklichkeit des unbegreiflichen Gottes über und in unserer 
Existenz, entsprechend den sonstigen Entwicklungsgesetzen und Entwicklungserfah-
rungen wachsen. Insofern ist auch mein Gottesglaube nicht eine starre, fixe Doktrin 
gewesen, die einfach bloß durch den Lauf der Jahre nur wiederholt wurde. Selbstver-
ständlich kann das totale Verhältnis eines Menschen zu Gott sich verändern, wachsen, 
vielleicht getrübt werden, in Schwierigkeiten geraten. Das Gefühl der Nähe oder der 
Ferne Gottes kann jedem deutlich sein, aber ich möchte trotzdem auf Ihre Frage mit 
‚Nein‘ antworten. Das hört sich vielleicht heutzutage dumm, naiv oder sozial fixiert an, 
aber warum sollte ich denn jemals darüber einen Zweifel haben, dass ein unbegrenztes, 
unumfaßbares, ewiges Geheimnis, das alle Wirklichkeit in ihrem Ursprung trägt, mich 
immer umgeben hat? Für mich liegt das Problem nicht in der Existenz Gottes, sondern 

23	 Ebd. 215.
24	 Was sollen wir noch glauben? Theologen stellen sich den Glaubensfragen einer neuen Generation 

(HTB 700). Freiburg 1979, 51985, in: SW 28, 528–664, 663.



31

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

darin, dass man zu diesem ewigen, unbegreiflichen, abgründigen, namenlosen Gott 
‚Du‘ sagen und beten kann.25

Nicht nur Zweifel können wachsen und größer und bedrängender werden. Auch 
der Glaube kann wachsen. Rahner verwendet oft das Wort „Kapitulation“, wenn 
er dafür plädiert, sich ganz und gar Gott zu überlassen, sprich: ihm zu vertrauen. 
Auch in Ängsten und Ausweglosigkeiten. Ganz am Ende seiner Schrift Was heißt 
Jesus lieben? (1982) spricht Rahner davon, „wie und warum ein scheinbar harmloses 
Verhältnis des unbedingten Vertrauens zu Jesus die klassische Christologie restlos 
implizieren kann, ein Verhältnis, das dem normalen Christen durchaus möglich ist 
und zugemutet werden kann“26: 

Wenn er vertraut: in Jesus von Nazaret, seinem Leben, seiner Lehre, seinem abgründigen 
Tod, seinem Sieg (Auferstehung genannt) hat Gott sich selbst, seine Vergebung, sein 
eigenes Leben über alle endliche Vollendung hinaus mir zugesagt; wenn er glaubt, 
diese Zusage ist von Gott her unbedingt, irreversibel, endgültig, wird von keiner ande-
ren, neuen Zeit mehr abgelöst und überboten und kann auch als das letzte Wort Gottes 
nicht mehr überboten werden – wenn ein Christ sich unbefangen glaubend darauf 
einläßt, diese unüberbietbare Hoffnung gültiger sein lässt als alle Zweifel, Skeptizismen 
und Vorbehalte, dann ist er ein orthodoxer Christ.27

Wer diesen langen Satz in Einzelteile zerlegt, kann lesen: Jesus und mein Verhältnis zu 
ihm sind der Schlüssel für diese Vertrauensleistung Gott gegenüber – die stärker wiegt 
„als alle Zweifel, Skeptizismen und Vorbehalte“. Denn Rechtgläubigkeit (Orthodoxie) 
misst sich nicht am Glaubenswissen, an einem fraglosen Glauben, sondern daran, ob ich 
es fertigbringe, mit Jesus und in Jesus mich auf Gott einzulassen. Oder sogar, für Rah-
ner reichlich pathetisch klingend, ob ich den Mut habe, „Jesus um den Hals zu fallen“28.

„Glauben und Zweifel gehören zusammen“

Gegenüber Giancarlo Zizola, einem italienischen Bestsellerautor, sagte Rahner im 
Interview auf die Frage, ob eine „Gottesvorstellung, die bewusst auf Bilder und 
Begriffe verzichtet, nie in den Zweifel führt“: „Ein christlicher Glaube ist immer 
dem Zweifel ausgesetzt, wenn er wirklich ernsthaft ist. Glaube und Zweifel gehören 
zusammen. Aber das heißt eben nicht, dass man ungläubig ist.“ Auf die Nachfrage, 
was dann „Unglaube heute“ sei, meinte er: 

25	 SW 28, 486.
26	 Was heißt Jesus lieben?, in: SW 29, 197–230, 229.
27	 Ebd. 230.
28	 Vgl. ebd. 203–205.



32

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Vor zwanzig Jahren sagte Erich Fromm, er sei Atheist. Dabei hatte er nur Angst, Gott 
mit einem Götzen zu verwechseln. Diese Sorge hatte ihn letztlich zu atheistischen Aus-
sagen getrieben. Natürlich geschieht es oft, dass Christen Gott mit einem Götzenbild 
verwechseln, das sie mit ihren eigenen Händen geschaffen haben. In der Tat, es gibt 
Menschen, die an ganz bestimmte Begriffe glauben und in der Mitte ihrer Existenz den-
noch tief ungläubig sind. Genauso aber kann jemand radikal gläubig sein und dennoch 
gewisse Worte und Aussagen ablehnen.29

Er ließ es also nicht gelten, Zweifel mit Unglauben gleichzusetzen. Wie nach ihm 
Tomáš Halík waren Glauben und Zweifel für ihn Geschwister.

Gegen klerikale Besserwisserei

Bescheidenheit und Ehrlichkeit mahnte er wiederholt an, wenn er, wie in einem Text 
von 1977, auf Priester zu sprechen kam: 

Der Priester ist heute primär der Diener des Glaubens der anderen. P. Zulehner hat 
ja mit Recht das außerordentlich Wichtige gesagt, dass wir heute die Christen nicht 
als gegeben, als getauft, als durch eine allgemeine, homogene, christliche, öffentliche 
Meinung schon indoktriniert und strukturiert voraussetzen können, sondern für sie 
Mystagogen des Glaubens sein müssen. Daraus ergibt sich, dass wir gar keinen Grund 
haben, dieses unser immer neues Glaubenlernenmüssen nicht unbefangen anzuneh-
men. Wir brauchen nicht so zu tun, als ob wir die unbedroht und selbstverständlich 
Glaubenden wären. Wir sollen nicht kokettieren mit Glaubensanfechtungen, die noch 
immer keine Glaubenszweifel in einem moraltheologischen Sinne wären; solche Dumm-
heiten braucht man nicht zu machen. Es gibt sicher auch eine religiöse Erfahrung, die 
noch einmal alle diese Möglichkeiten einer christlichen Existenz in Angefochtenheit, in 
Armut, in Nacht, gewissermaßen in Freude und Friede umfasst und wirklich einem auch 
in einem wahren Sinn das Gefühl oder besser die existentielle Erfahrung, eine letzte Be-
findlichkeit geben kann, eigentlich Gott gar nicht ausweichen oder verlieren zu können, 
weil im Grunde genommen die scheinbare Gottferne noch einmal gerade Gott als Gott 
bezeugt und anwesend sein lässt.30

Priester als „Mystagogen des Glauben“ sollen also mit ihren eigenen Glaubenszwei-
feln und Anfechtungen nicht hausieren gehen. Andererseits können sie diskret klar 
machen, dass auch sie Fragen und Zweifel haben (können).

Auch in einer Betrachtung während eines Herz-Jesu-Triduums, ganz offensicht-
lich an Priester und werdende Priester gerichtet, meinte Rahner im Jahr 1962: 

29	 Zur Zukunft der Welt und der Kirche. Karl Rahner im Gespräch mit Giancarlo Zizola, in: SW 31, 391–
407, 403.

30	 Zur Spiritualität des Priesters vom Amt her gesehen, in: SW 29, 338–356, 352.



33

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Wir fühlen uns gerne als die Geheimräte Gottes, die sich dadurch auszeichnen vor an-
deren Leuten, dass sie mehr von Gott begriffen haben, während die wahren Theologen 
doch die sind, die besser begriffen haben als andere Menschen, dass Gott unbegreiflich 
ist. Wir berufen uns meist nur auf das Geheimnis Gottes, wenn wir uns in unserer 
eigenen Dialektik verheddert haben, anstatt die Theologie zu verstehen als Einweihung 
in das Geheimnis Gottes, als die systematische Zerstörung aller voreiligen Einbildungen 
von Gott, damit er uns immer mehr aufgehe – aufgehe!, nicht: entschwinde – als der 
eine, wahre, mit keinem Bild Gottes zu verwechselnde Gott, als der Gott, der uns gerade 
als der Unbegreifliche liebend nahe ist, selbstvergessend sich selbst mitgeteilt habend 
in Jesus Christus und in seinem Geist.31

Mystagogie als Einweisung in die religiöse Erfahrung – 
ohne Angst vor Anfechtung

Rahner schwebte als Ziel von Seelsorge die Einweisung und Einübung in die Erfah-
rung Gottes vor, Mystagogie genannt, die im Unterschied zu früheren Zeiten immer 
dringlicher werde. Dazu gehörte für ihn, Menschen die „Angst vor der Anfechtung“ 
zu nehmen: 

Es bedarf einer Mystagogie in die religiöse Erfahrung, von der ja viele meinen, sie 
könnten sie nicht in sich entdecken, einer Mystagogie, die so vermittelt werden muss, 
dass einer sein eigener Mystagoge werden kann. Solange jemand die selbstverständ-
liche Unentrinnbarkeit der Verwiesenheit seines um sich wissenden und sich selbst 
aufgebürdeten Daseins auf das absolute Geheimnis, das wir „Gott“ nennen und das 
sich uns selbst mitteilt, nicht ergriffen hat, hat er noch nicht einmal den Anfang dieser 
Mystagogie verstanden. Diese Mystagogie muss dem Menschen die Angst nehmen vor 
der Anfechtung, er erschrecke nur vor den Projekten seiner eigenen Sehnsucht in die 
Ungeheuerlichkeit des leeren Nichts hinein, wenn er anfängt, Gott anzurufen und ihn, 
den Unsagbaren, zu nennen.32

Auf diese Feststellung folgt das vielzitierte, oft aus dem Zusammengang gerissene 
Rahnerwort vom „Frommen von morgen“, der „ein ,Mystiker‘ sein“ müsse, „einer, 
der etwas ,erfahren‘ hat, oder er wird nicht mehr sein“; mit dem langen Nachsatz: 

weil die Frömmigkeit von morgen nicht mehr durch die im voraus zu einer personalen 
Erfahrung und Entscheidung einstimmige, selbstverständliche öffentliche Überzeugung 
und religiöse Sitte aller mitgetragen wird, die bisher übliche religiöse Erziehung also 
nur noch eine sehr sekundäre Dressur für das religiös Institutionelle sein kann. Die 
Mystagogie muss von der angenommenen Erfahrung der Verwiesenheit des Menschen 

31	 Einheit – Liebe – Geheimnis, in: SW 13, 527–539, 536 f.
32	 Frömmigkeit früher und heute, in: SW 23, 31–46, 39.



34

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

auf Gott hin das richtige ,Gottesbild‘ vermitteln, die Erfahrung, dass des Menschen 
Grund der Abgrund ist: dass Gott wesentlich der Unbegreifliche ist; dass seine Unbe-
greiflichkeit wächst und nicht abnimmt, je richtiger Gott verstanden wird, je näher uns 
seine ihn selbst mitteilende Liebe kommt; dass man ihn nie als bestimmten Posten in 
das Kalkül unseres Lebens einsetzen kann, ohne zu merken, dass dann die Rechnung 
erst recht nicht aufgeht; dass er nur unser ,Glück‘ wird, wenn er bedingungslos ange-
betet und geliebt wird; aber auch, dass er nicht bestimmt werden kann als dialektisches 
Nein zu einem erfahrenen bestimmten Ja, z.B. nicht als der bloß Ferne gegenüber einer 
Nähe, nicht als Antipol zu Welt, sondern dass er über solche Gegensätze erhaben ist.33

Unbegrenzt hoffen dürfen

Von „Eprobung“ und „Anfechtung“ ist oft in der Frühschrift Von der Not und dem 
Segen des Gebetes, einem bis heute viel gelesenen Rahner-Klassiker, die Rede, eine 
auf Fastenpredigten in München im Hungerwinter 1946 zurückgehende Predigtreihe.

Von daher konnte er Jahrzehnte später auch fragen, ob „Glaubenszweifel“ in 
einem neueren, von Gottfried Bitter im Auftrag des Deutschen Katechetenvereins 
verfassten Katechismus von 1980 „richtig beschrieben“34 seien. Glaube als Mut 
nannte sich ein Vortrag in Bern im Jahr 1975, im Jahr darauf in der von Hans 
Küng herausgegebenen Reihe Theologische Meditationen als Band 41 erschienen. 
Das Christentum beschreibt er dort so: 

Es sagt also, dass wir hoffen dürfen, dass alle Vergeblichkeit, Finsternis und Tod nicht 
das letzte Wort haben, dass wir absolut und unbegrenzt hoffen dürfen, dass wir Gott 
selbst hoffen und ihn in der Unbegrenztheit und Unbedingtheit dieser Hoffnung 
erfahren. Es sagt, dass wir den Mut haben dürfen und müssen, selbst dann noch zu 
hoffen, wenn wir gegen diese Hoffnung ein verzweifeltes Nein gesagt haben in dem, 
was wir christlich Schuld und Sünde nennen.35 

Auch in vielen Predigten ist in Zusammenhang mit dem Osterglauben von Zweifeln 
die Rede. Davon, dass Menschen unterwegs sind, auch im Glauben. Dass ein reifer, 
ein erwachsener, ein mündiger Glaube seinen Weg gehen und finden muss.

33	 Ebd. 39 f.
34	 Grundriss des Glaubens“. Ein Katechismus unserer Zeit. Überlegungen aus der Sicht eines Dogmati-

kers, in: SW 26, 522–526, 523.
35	 SW 23, 281–294, 291.



35

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Was Karl Rahner und Papst Franziskus verbindet

Im ersten (und einzigen) Interview, das Papst Franziskus einer deutschen Zeitung 
gab – es war im Lutherjahr 2017 –, gestand er Giovanni di Lorenzo, dem Chefredak-
teur der Wochenzeitung DIE ZEIT (22/2017): 

Ohne Krisen kann man nicht wachsen. Das gilt für alle Menschen. (…) Ich will nicht 
sagen, dass die Krise das tägliche Brot des Glaubens ist, doch ein Glaube, der nicht in 
die Krise gerät, um an ihr zu wachsen, bleibt infantil. (…) Die Krise hilft uns, im Glauben 
zu wachsen. Ohne Krise können wir nicht wachsen, denn das, was uns heute erfüllt, 
erfüllt uns morgen nicht mehr. Das Leben stellt einen auf die Probe. (…) Ich habe von 
dunklen Momenten gesprochen und von leeren Momenten. Ich kenne auch die leeren 
Momente. ( …) Manchmal muss man in einer Krise verharren. Der Glaube ist nichts, 
was man sich erwirbt. (…) Was sagt Jesus zu jenen, die klein im Glauben sind? Alles 
ist möglich für den, der glaubt! Was sagt der Mann, der ihm seinen Sohn zur Heilung 
bringt? Hilf meinem Unglauben! Das ist der Weg des Glaubens. Der Glaube kann ver-
loren gehen. Er ist ein Geschenk, um das man jeden Tag aufs Neue bitten muss. Wie 
oft in meinem Leben habe ich mich versündigt, weil ich entgegen meinem Glauben wie 
ein Ungläubiger gehandelt habe! Das sind Momente der Leere. Man muss den Herrn 
demütig um den Glauben bitten.36

In seinem Nachruf auf Franziskus erinnerte sich di Lorenzo Jahre später so an dieses 
Interview: „Da saß er also, der Papst Franziskus, redete ganz leise, und jeder Satz 
war eine Überraschung. Er kannte die Zweifel des modernen Gläubigen. ,Momente 
innerer Dunkelheit‘, in denen selbst ihm Gott sehr fern zu sein schien. Er sprach von 
Krisen, die nötig seien, um im Glauben zu wachsen.“37

Karl Rahner war ein anderer Typ. Er hat an seinem Glauben teilhaben lassen über 
sein nahezu unüberschaubares Werk. Indirekt damit auch an seinen Zweifeln. Sein 
gedrucktes Werk liegt in 32 Bänden vor, de facto sind es 40 Bände weil sechs Bände 
in zwei Teilbänden und ein Band sogar in vier Teilbänden erschien. Es wird oft wie 
ein Steinbruch ausgebeutet und nach Stichwörtern „abgegrast“. Fündig wird man oft 
in Zusammenhängen, die man zuerst gar nicht vermutet.

Albert Görres (1918–1996), der als Medizinstudent Karl Rahner erstmals 1942 
in Wien begegnet ist, später für einige Jahre selbst Jesuit war und Rahner nach 
seinem Ordensaustritt lebenslang freundschaftlich verbunden blieb, rühmte seinem 
Lehrer nach: 

36	 „Ich kenne auch die leeren Momente“. Was bedeutet Glaube? Ein ZEIT-Gespräch mit Papst 
Franziskus, in: Die Zeit 11/2017, zitiert nach: https://www.zeit.de/2017/11/papst-franziskus-
vatikan-katholische-kirche-interview?freebie=67957929.

37	 Giovanni di Lorenzo, Was bleibt, in DIE ZEIT, Nr. 17/2025, 1.



36

TH
EM

A
: Z

W
EI

FE
L

Karl Rahner hat für unzählige strapazierte Köpfe und wunde Herzen, für Legionen von 
Kirchengeschädigten und Gottesenttäuschten die helfenden Worte gefunden, die ihnen 
den verschütteten Zugang zu dem verlorenen Gott, zu seiner Schöpfung voller Fürch-
terlichkeiten, zur blutigen Geschichte und zu seinem quälenden Evangelium, zu seiner 
lastenden Kirche wieder geöffnet und liebgemacht haben. Er hat Traurige getröstet, 
Unwissende belehrt, Irrende zurechtgewiesen und Zweifelnden geraten. Er hat Fried-
lose auch versöhnt und in alledem das Höchste erreicht, was 
Psychotherapie nach Freuds Lehre überhaupt erreichen kann: 
Aussöhnung mit einer unerträglich scheinenden Wirklichkeit, 
Zustimmung zu allem, was der Zustimmung würdig ist; Auf-
lehnung gegen alles, was nicht hingenommen werden darf. (…) 
So ist K. Rahner einer der heilsamsten Psychotherapeuten für 
all jene Menschen, die sich von der unerträglichen Wirklichkeit 
abwenden, weil er ein ungewöhnlicher Lehrer der totalen Zu-
wendung zu einer heilbaren Wirklichkeit ist.38 

Das konnte Görres sagen, weil Karl Rahner selbst Zweifel 
kannte und die Zweifel anderer ernst nahm.

 
Fundstellen in der Edition Karl Rahner, Sämtliche Werke (SW, alle: Freiburg i. Br.): SW 9: 
Maria, Mutter des Herrn. Mariologische Studien. Bearbeitet von Regina Pacis Meyer (2004); 
SW 13: Ignatianischer Geist. Schriften zu den Exerzitien und zur Spiritualität des Ordensgrün-
ders. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg, Johannes Herzgsell u. Stefan Kiechle (2006); SW 
17/1: Enzyklopädische Theologie. Die Lexikonbeiträge der Jahre 1956–1973. Bearbeitet von 
Herbert Vorgrimler (2002); SW 22/1b: Dogmatik nach dem Konzil. Erster Teilband: Grund-
legung der Theologie, Gotteslehre und Christologie. Bearbeitet von Peter Walter u. Michael 
Hauber (2013); SW 23: Glaube im Alltag. Schriften zur Spiritualität und zum christlichen 
Lebensvollzug. Bearbeitet von Albert Raffelt (2006); SW 25: Erneuerung des Ordenslebens. 
Zeugnis für Kirche und Welt. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg (2008); SW 26: Grundkurs des 
Glaubens. Studien zum Begriff des Christentums. Bearbeitet von Nikolaus Schwerdtfeger u. 
Albert Raffelt (1999); SW 28: Christentum in Gesellschaft. Schriften zur Pastoral, zur Jugend 
und zur christlichen Weltgestaltung. Bearbeitet von Andreas R. Batlogg – Walter Schmolly 
(2010); SW 29: Geistliche Schriften. Späte Beiträge zur Praxis des Glaubens. Bearbeitet von 
Herbert Vorgrimler (2007); SW 31: Im Gespräch über Kirche und Gesellschaft. Interviews und 
Stellungnahmen. Bearbeitet von Albert Raffelt (2007).

38	 Albert Görres, Wer ist Karl Rahner für mich – Antwort eines Psychotherapeuten, in: Karl Rahner. 
Bilder eines Lebens. Hg. v. Paul Imhof – Hubert Biallowons. Freiburg 1984, 78–80, 80.

Andreas R. Batlogg SJ

geb. 1962 in Lustenau (Vorarl
berg); 1981–1985 Studium der 
Philosophie und Theologie 
in Innsbruck; 1985 Eintritt 
in den Jesuitenorden; 1993 
Priesterweihe; 2000 Promo-
tion; Redaktionsmitglied und 
2009–2017 Chefredakteur der 
Stimmen der Zeit; Mitheraus
geber der Sämtlichen Werke 
Karl Rahners; seit 2014 
Cityseelsorge in München; seit 
Mai 2025 in Wien tätig.


